
 
Artículo original/ Original article 

ISSN2953-6553 

  
 

Recibido: 2025-06-10, Aprobado tras revisión: 2025-10-27 
  

El núcleo esencial de los derechos colectivos. 

The essential core of collective rights. 

 
Hector Eduardo Tapia Tapia 1 0000-0003-1763-8302, Jéssica Marisol Vera Carrera2  0000-0001-7229-5205 

hector.tapia@ucacue.edu.ec, jessica.veracrr@uanl.edu.mx, 
 

1Universidad católica de Cuenca, Azuay/Cuenca, Ecuador. 
2Universidad Autónoma de Nuevo León, Nuevo León, México. 

 
 
 

DOI 10.36500/atenas.4.005 

Resumen 

 

En el presente trabajo, se busca analizar cuáles son los 

derechos colectivos que amparan a los pueblos, 

comunidades y nacionalidades, mismos que son una 

consecuencia de una ardua lucha por la reivindicación 

de los mismos. Es de anotar que, a más del 

reconocimiento de los derechos colectivos es 

indispensable buscar su núcleo esencial, con la finalidad 

de que sean reconocidos, protegidos y fortalecidos. 

Los derechos colectivos son una conquista importante 

de los pueblos, comunidades y nacionalidades; y, son 

importantes para su protección y desarrollo. El 

reconocimiento y protección del núcleo esencial de estos 

derechos es fundamental para garantizar su plena 

realización. 

En caso de que existan una vulneración del derecho 

colectivo, el juzgador debe protegerlo, a través de un 

análisis basado en la búsqueda de su núcleo esencial.  

Éste, es el conjunto de elementos que son indispensables 

para su existencia y realización. 

 

 

Abstract   

 

This paper aims to analyze the collective rights that 

protect peoples, communities, and nationalities, which 

have emerged as the result of a long-standing struggle 

for the recognition of their rights. It is important to note 

that, beyond the mere acknowledgment of collective 

rights, it is essential to identify their core elements to 

ensure that they are recognized, protected, and 

strengthened. 

 

Collective rights represent a significant achievement for 

peoples, communities, and nationalities, and they are 

fundamental for their protection and development. 

Recognizing and safeguarding the essential core of these 

rights is crucial to guarantee their full realization. 

 

In cases of violations of collective rights, the adjudicator 

must protect them through an analysis focused on 

identifying their essential core. The essential core of a 

collective right comprises the set of elements that are 

indispensable for its existence and effective realization. 

                                                                                                                                                                           

 

Palabras Claves – Derechos colectivos, Núcleo esencial, Pueblos y nacionalidades, Protección jurídica, Reivindicación 

 

Keywords – Collective rights, Essential core, Peoples and nationalities, Legal protection, Vindication. 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

I. INTRODUCCIÓN 

Los derechos humanos individuales se centran en la protección de los derechos de los individuos, 

independientemente de su grupo social o cultural. Sin embargo, estos derechos pueden no ser 

suficientes para proteger los intereses de las comunidades que viven en forma colectiva. 

Los derechos colectivos protegen los intereses de los pueblos indígenas, las comunidades locales 

y otras minorías. Éstos, reconocen que las comunidades tienen derechos que van más allá de su 

concepción individual. Los derechos colectivos son importantes porque protegen los derechos de las 

comunidades más vulnerables, su supervivencia y recursos naturales; es porque las comunidades que 

viven en forma colectiva tienen una estrecha relación con el medioambiente, la sostenibilidad ambiental; 

además, porque éstos son importantes, ya que protegen la diversidad cultural, tradiciones e identidad 

comunitaria; y por último, su protección permite a estas comunidades mantener su control sobre los 

recursos naturales de forma sostenible. 

El núcleo esencial de los derechos colectivos es el conjunto de elementos que son indispensables 

para su existencia y ejercicio. La protección del núcleo esencial es fundamental para garantizar la 

supervivencia y el desarrollo de los pueblos y comunidades. Sin dicho núcleo, los derechos colectivos 

serían ineficaces y los pueblos y comunidades estarían expuestos a la discriminación, la explotación y la 

destrucción de su cultura y su medioambiente. 

Su determinación es una tarea compleja que requiere del análisis de los diferentes elementos que 

componen cada derecho. Este análisis debe tener en cuenta las características específicas de las 

comunidades y las circunstancias concretas en las que se ejercen. 

II. MARCO TEÓRICO    

EL NÚCLEO ESENCIAL 

El concepto de “núcleo esencial” de un derecho fundamental se refiere a la parte central e 

indispensable de ese derecho, sin el cual su ejercicio no tendría sentido y se vería afectada la dignidad y 

la capacidad de desarrollo de una persona como ser humano. La Corte Constitucional de Colombia 

(1995), en su sentencia No. T-336/95 indica que El núcleo esencial del derecho fundamental es el 

mínimum de la dignidad racional, sin cuyo reconocimiento el hombre no puede vivir o desarrollarse 

como ser humano. Esta noción resalta la importancia de proteger y preservar los aspectos 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

fundamentales de los derechos fundamentales, ya que éstos son esenciales para garantizar la dignidad y 

el bienestar de las personas. 

En otras palabras, el núcleo esencial de un derecho fundamental representa su parte más 

importante, que no debe ser violada o restringida de manera que impida a una persona vivir con 

dignidad o desarrollarse como individuo. Los sistemas legales suelen reconocer la importancia de salvar 

este núcleo esencial, incluso cuando puedan existir restricciones legítimas a los derechos en 

determinadas circunstancias. 

Proteger el núcleo esencial de los derechos fundamentales es primordial para garantizar la 

promoción y protección de los derechos humanos en una sociedad y asegurar que las personas puedan 

vivir con dignidad y desarrollarse plenamente. 

LOS DERECHOS DE LAS COMUNIDADES, PUEBLOS Y NACIONALIDADES. 

Son un conjunto de derechos que no se ejercen a nivel individual; sino que, son aplicables a un 

colectivo o grupo social en su conjunto. Douglas Quintero (2017), indica que Los derechos colectivos 

son un conjunto de derechos específicos y especiales, cuyo titular no es un individuo, como es el caso 

de los derechos individuales, sino un colectivo o grupo social.  Por lo tanto, los derechos colectivos 

pueden estar destinados a proteger los intereses, la cultura, la identidad y otros aspectos fundamentales 

de comunidades, pueblos indígenas, minorías étnicas, grupos religiosos, entre otros. 

Estos derechos son una parte importante del derecho internacional y buscan garantizar que los 

colectivos o grupos no sean discriminados o marginados en función de su identidad cultural, 

étnica, religiosa o cualquier otro atributo colectivo. Los derechos colectivos desempeñan un 

papel fundamental en la protección y preservación de la identidad cultural, las prácticas 

tradicionales de conservación de las tierras comunitarias y la forma tradicional de organización 

de los pueblos que han sido históricamente diferenciados y que a menudo han experimentado 

actos de racismo y discriminación. 

Los derechos colectivos reconocen que no se puede garantizar el ejercicio completo de los 

derechos humanos individuales en situaciones en las que existe discriminación sistemática y 

marginación. Por ello, con acertada claridad Douglas Quintero (2017), manifiesta que “Los Derechos 

Colectivos garantizan el desarrollo y preservación de la identidad cultural, las prácticas tradicionales 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

de conservación de las tierras comunitarias y la forma tradicional de organización de los pueblos, 

cultural e históricamente diferenciados”. Por lo tanto, se establecen para proteger y empoderar a estos 

colectivos, permitiéndoles preservar su identidad cultural, sus tierras tradicionales y su forma de vida; y, 

promoviendo su participación y autorrealización en la sociedad. 

Al proteger y promover los derechos colectivos, se busca corregir las injusticias históricas y 

crear un entorno en el que todos los individuos, incluidos aquellos que pertenecen a colectivos 

marginados, puedan disfrutar plenamente de sus derechos humanos. 

Los pueblos indígenas: La comunidad internacional reconoce la importancia de proteger los 

derechos de los pueblos indígenas y ha establecido normas y acuerdos internacionales para garantizar su 

preservación y empoderamiento. En el caso ecuatoriano existen las siguientes nacionalidades: Chachis, 

Epera,Tsáchila, Zapara, Shuar, Shiwiar, Secoya, Siona, Andoa, Achuar, Waorani, Cofan, Awa, entre 

otras. 

  Los montubios: Son un grupo cultural que se ha desarrollado en la región costera de Ecuador y 

que tiene raíces históricas en la mezcla de diversas culturas y grupos étnicos, incluyendo nativos, negros, 

mestizos y españoles. Su identidad cultural y sus tradiciones se han forjado a lo largo de la historia y 

reflejan una mezcla única de influencias. 

Los afrodescendientes: Los afroecuatorianos son los descendientes de los esclavos africanos 

que fueron llevados a América durante el período de la esclavitud. Su presencia en lo que hoy es 

Ecuador, data desde hace más de 500 años, incluso antes de que existiera la República del Ecuador 

como tal, cuando la región era parte de la Real Audiencia de Quito. 

Los cholos: El pueblo cholo es un colectivo humano originario de la región litoral del Ecuador y 

es el descendiente directo de las sociedades prehispánicas que habitaron esta área geográfica. Esta 

población se extiende por varias provincias costeras del Ecuador, incluyendo Manabí, Santa Elena, 

Guayas, Los Ríos y El Oro. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A LA IDENTIDAD. 

La identidad es un concepto fundamental que se refiere a las características propias que 

distinguen a una persona o grupo de otras personas o grupos. La identidad puede ser individual, 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

relacionada con la percepción de uno mismo; y, también, puede ser colectiva, relacionada con la 

percepción de pertenencia a un grupo o comunidad. 

Para Gonzalo Aguilar (2006) “Estos pueblos reivindican el derecho a definirse ellos mismos a 

través de la autodefinición y del autor reconocimiento”. El reconocimiento de la auto identificación 

como un “elemento definidor decisivo” es esencial para que los pueblos indígenas participen en la 

determinación de sus propios derechos y en la toma de decisiones que les afectan. 

Negar a las poblaciones indígenas el derecho a definirse a sí mismas sería una limitación a su 

libertad y autodeterminación; por ello, con meridiana claridad Gonzalo Aguilar (2006), manifiesta que: 

El reconocimiento de sus derechos de grupo implica el respeto de su identidad étnica, libremente 

determinada por ellos mismos. Al respetar la auto identificación y el auto reconocimiento, se reconoce 

su diversidad étnica y cultural; y, se les otorga el derecho a ser diferentes y a vivir de acuerdo con sus 

propias tradiciones y cosmovisiones. 

En el núcleo esencial de derechos a la identidad de las comunidades, pueblos, nacionalidades lo 

encontramos: 

Pertenencia étnica: La pertenencia étnica se refiere a la identificación y afiliación de una 

persona a un grupo étnico específico. Para Eduardo Terren (2002): La etnicidad es un criterio de 

pertenencia basado en un conjunto de ideas, símbolos y sentimientos constantemente recreados y 

redefinidos en la práctica cotidiana”. La pertenencia étnica se basa en la autoidentificación de una 

persona como miembro de un grupo étnico particular debido a su ascendencia, herencia cultural y 

sentido de pertenencia a ese grupo. 

Identidad cultural: La identidad cultural está compuesta por un conjunto de características que 

distinguen a un grupo social, comunidad o pueblo de otros, se manifiesta cuando las personas dentro de 

un grupo se reconocen y se identifican entre sí como miembros de ese grupo. Los valores y creencias 

son componentes fundamentales de la identidad cultural. 

Saberes ancestrales: Los saberes ancestrales se refieren a los conocimientos y prácticas 

tradicionales que son transmitidos de generación en generación dentro de una comunidad o grupo 

cultural específico. Para Atahualpa Oviedo Freire (2011) “Los saberes ancestrales o tradicionales 

también han sido y se los representa desde una visión “culturalista”, con rasgos esencialistas o 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

fundamentalistas”.  Estos saberes se han desarrollado a lo largo de muchas generaciones y están 

arraigados en la historia y la experiencia de una comunidad en particular. 

Estos saberes ancestrales son valiosos no solo para las comunidades que los poseen; sino 

también, para la humanidad en su conjunto, ya que a menudo ofrecen perspectivas únicas sobre la 

relación entre las personas y su entorno; así como, soluciones a desafíos contemporáneos, como la 

conservación. del medio ambiente y la atención médica natural. 

Forma de organización social: Estas organizaciones se crean con el propósito de promover y 

preservar la cultura, tradiciones, intereses y bienestar de un grupo étnico específico. Suelen estar 

compuestas por individuos que comparten una herencia cultural común, lengua, religión o una 

combinación de estos elementos. Las organizaciones étnicas pueden tener una variedad de objetivos, 

que incluyen la preservación cultural, la promoción de los derechos y el bienestar, el fomento de la 

comunidad, la educación y concienciación; y, la solidaridad y apoyo mutuo. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A NO SER OBJETO DE RACISMO. 

El racismo es una ideología, actitud o comportamiento que se basa en la creencia de que ciertas 

razas son inherentemente superiores o inferiores a otras. Para Judith Salgado (2004) “Más grave aún es 

que la discriminación, el racismo y la xenofobia sean parte de la vivencia cotidiana de millones de 

seres humanos en el mundo actual”. El racismo es la manifestación de intolerancia más elevado que 

puede existir entre las relaciones interpersonales de la humanidad. Es un odio visceral a otra persona o 

grupo de personas por motivos étnicos, especialmente. 

Para comprender mejor este derecho, debemos partir de la conceptualización de la “cláusula de 

no discriminación”, que significa el respetar y garantizar los derechos que estén en análisis en un 

momento determinado. El derecho a no ser objeto de racismo consiste en ser aceptado en el entorno en 

que se encuentre y a tener las mismas oportunidades que los demás, sin prejuicios de ningún tipo. Al 

núcleo esencial lo encontramos en: 

Tolerancia: La tolerancia consiste en encontrar armonía en la diferencia; implica no solo 

reconocer la diversidad; sino también, fomentar un ambiente donde esta diversidad se valore y se 

considere como un factor enriquecedor, en lugar de ser motivo. Como indica Natalia Vozzi (2011): “La 

tolerancia consiste en la armonía en la diferencia”. La tolerancia hacia la diversidad racial y étnica 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

implica aceptar, respetar y valorar a todas las personas, independientemente de su origen o 

características raciales. 

No discriminación: La no discriminación por motivos étnicos implica tratar a todos los 

individuos con igualdad, justicia y dignidad, sin importar su ascendencia, raza o cultura, es decir basa 

en el reconocimiento y la valoración de la diversidad étnica como un aspecto enriquecedor de la 

sociedad. Reconocer y valorar la diversidad étnica implica también la apreciación de las diferentes 

culturas y tradiciones, promoviendo un ambiente inclusivo que celebre las diferencias y fomente el 

entendimiento mutuo. 

Respeto: El respeto a la diversidad étnica se refiere a reconocer, valorar y apreciar las 

diferencias culturales, tradiciones, idiomas, costumbres y formas de vida de los distintos grupos étnicos 

dentro de una sociedad. Para Mariano Fernández Eguita (2001) “Implica aceptar la cultura, 

cualesquiera que sea su origen y su forma”. Por lo expuesto, se debe aceptar y entender que existen 

múltiples identidades étnicas y que cada una de ellas aporta riqueza y variedad, a la sociedad en su 

conjunto. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A LOS CONOCIMIENTOS COLECTIVOS. 

Los conocimientos colectivos se refieren al conjunto de saberes, información, experiencias y 

entendimientos que son compartidos y acumulados por un grupo o comunidad en particular. Para 

Herrera Vázquez y Rodríguez Yunta (2004) los derechos colectivos son “todo el conjunto de 

conocimientos de un pueblo, su visión del mundo y su explicación del orden del universo”. Los 

conocimientos colectivos ancestrales se refieren a la acumulación de saberes, técnicas, prácticas y 

tradiciones transmitidas de generación en generación dentro de una comunidad o grupo social, a lo largo 

del tiempo. Para el Código Orgánico de la Economía Social de los Conocimientos (2016) “Estos 

conocimientos tradicionales pueden referirse a aspectos ecológicos, climáticos, agrícolas, medicinales, 

artísticos, artesanales, pesqueros, de caza, entre otros, mismos que han sido desarrollados a partir de 

la estrecha relación de los seres humanos con el territorio y la naturaleza”. Estos conocimientos se 

basan en la experiencia acumulada durante períodos extensos y están arraigados en la historia y la 

cultura de ese grupo específico.  

Para comprender el derecho a los conocimientos colectivos de los pueblos y nacionalidades, se 

lo tiene que buscar en el núcleo esencial:  



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

La etnomatemática: La etnomatemática es el estudio de las matemáticas en el contexto de 

diferentes culturas. Para Tatiana E. Vergara y Verónica Albanese (2017) “Se trata de un enfoque 

interdisciplinario que abarca la antropología, la educación matemática, la historia de las matemáticas 

y la filosofía de las matemáticas”, mismos que podemos resumirlos en etno, que significa pueblo; es 

decir, una relación con los pueblos; Mathema, conocimiento o comprensión; es decir, explicar, aprender, 

conocer; y, Ticas; son los modos, estilos, técnicas. En resumen, son las formas de pensar, de hacer y 

comunicar, de los diversos grupos socioculturales. 

La ecología de saberes:  La ecología de saberes es un enfoque epistemológico que propone un 

diálogo entre los diferentes saberes, incluyendo los saberes científicos, los tradicionales y los populares. 

Este diálogo se basa en el respeto por la diversidad cultural y el reconocimiento de la validez de todos 

los saberes. Según Tatiana E. Vergara y Verónica Albanese (2017) “La ecología de saberes asume que 

las interacciones entre seres humanos y con la naturaleza suponen más de una forma de conocimiento”. 

Este diálogo se basa en el respeto por la diversidad cultural y el reconocimiento de la validez de todos 

los saberes. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A LA PROPIEDAD IMPRESCRIPTIBLE DE 

LAS TIERRAS COMUNITARIAS. 

  El derecho a la propiedad imprescriptible de las tierras comunitarias se refiere al reconocimiento 

legal y protección de la propiedad colectiva sobre ciertas tierras por parte de comunidades indígenas, 

tribales o campesinas. Este derecho implica que estas comunidades tienen el derecho inherente y 

permanente a poseer, ocupar y usar estas tierras de acuerdo con sus tradiciones, prácticas culturales y 

necesidades de subsistencia; y que, este derecho no puede ser arrebatado por terceros a lo largo del 

tiempo (es decir, no puede ser adquirido por prescripción). 

La propiedad imprescriptible de las tierras comunitarias significa que las comunidades tienen la 

garantía legal de conservar y preservar sus territorios ancestrales, lo que les permite continuar con sus 

prácticas culturales, mantener su relación con la tierra y los recursos naturales; y, asegurar su 

subsistencia, sin el temor de perder sus tierras. por prescripción u otros medios legales. El núcleo 

esencial seria: 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Demarcación y titularización: La demarcación y titulación de tierras comunitarias se refiere al 

proceso mediante el cual se delimitan y se otorgan títulos de propiedad legal a las tierras que son 

tradicionalmente utilizadas y ocupadas por comunidades indígenas, tribales o campesinas. 

Para Eliana Funes la demarcación y titularización comprende (2018) “La condición dominial 

que ostente dicho territorio demarcado, tendiente a la efectiva instrumentación del reconocimiento 

constitucional de la posesión y propiedad comunitaria”. La demarcación implica la delimitación 

geográfica precisa de los territorios que las comunidades han ocupado y utilizado históricamente. Por 

otro lado, la titularización implica la entrega de títulos de propiedad legales a las comunidades sobre 

esas tierras demarcadas. Al núcleo esencial lo encontramos: 

Uso de los recursos naturales: El uso de los recursos naturales en tierras comunitarias se 

refiere a la manera en que las comunidades indígenas, tribales o campesinas utilizan y gestionan los 

recursos naturales presentes en sus territorios para satisfacer sus necesidades de subsistencia, culturales, 

económicas y sociales. Como indica Anne Deruyttere (2013) “El derecho a la tierra y los recursos 

naturales no se refiere a la tierra sólo como medio de producción y sustento económico sino, lo que es 

más importante, como territorio que define el espacio cultural y social necesario para la sobrevivencia 

física y cultural del grupo”. 

Participación en una consulta previa: La participación en una consulta previa e informada es 

un proceso mediante el cual se busca obtener el consentimiento y la opinión de comunidades indígenas, 

tribales u otros grupos étnicos sobre decisiones o proyectos que puedan afectar directamente sus 

derechos, tierras, recursos naturales o formas de vida. Como indican Roger Merino y Carlos Quizhpe 

(2018) Es el “Proceso de “diálogo” entre el Estado y los pueblos (sin intervención de las empresas) 

mediante el cual el Estado consulta a los pueblos respecto de su opinión sobre dispositivos legales o 

administrativos que puedan afectar derechos colectivos indígenas”. 

DERECHO COLECTIVO: DERECHO A LA CONSULTA PREVIA. 

El derecho a la consulta previa es un principio fundamental reconocido en el ámbito 

internacional y en muchos sistemas jurídicos nacionales. Respecto del derecho a la consulta previa la 

Comisión Nacional de los Derechos Humanos de México, (2016) “Es el derecho de participación de los 

pueblos indígenas en situaciones que impliquen una afectación a ellos y a sus derechos”. Se refiere al 

derecho de ciertos grupos, especialmente comunidades indígenas, tribales o afrodescendientes, a ser 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

consultados de manera significativa y de buena fe antes de que se tomen decisiones o se realicen 

acciones que puedan afectar directamente sus derechos, territorios o recursos. 

En el caso de Ecuador, la consulta previa está consagrada en la Constitución y en leyes 

específicas que reconocen los derechos de las comunidades indígenas, afroecuatorianas y montubias 

sobre sus territorios. Este proceso de consulta debe realizarse antes de emprender proyectos, políticas o 

actividades que puedan impactar sus derechos colectivos, culturales, sociales o territoriales. Al núcleo 

esencial lo encontramos: 

Consulta precedente: La consulta debe ser realizada a la comunidad – Indígena, montubia, 

chola o afroecuatoriana-, antes de emprender proyectos, normativos, político o actividades que puedan 

impactar sus derechos colectivos, culturales, sociales o territoriales. Como indica Mena y Hinestroza 

(2014) “La comunidad se prepara con información y donde se concierta la forma como se va a realizar 

la consulta” 

Consulta libre: Implica asegurar que estos grupos tengan la oportunidad de participar en 

decisiones que puedan impactar sus vidas, culturas, territorios y recursos; y que, dicha participación sea 

libre de coerción o presiones externas. Hanna (2013), señala que “Libre significa que no debe existir 

coacción, intimidación o manipulación por las compañías o gobiernos, y si una comunidad dice ‘no’ no 

debe haber represalias”. 

Consulta informada: Es un proceso en el que se asegura que las comunidades afectadas por 

decisiones, proyectos o políticas tengan acceso a toda la información relevante y necesaria de manera 

comprensible y transparente. Este proceso es fundamental en el contexto de la consulta previa a 

comunidades indígenas, afrodescendientes y otras comunidades tradicionales. La Organización de las 

Naciones Unidas (2011), al respecto indica que “Los pueblos indígenas deben disponer de tiempo 

suficiente para realizar su propio proceso de adopción de decisiones y participar en las decisiones 

tomadas en consonancia con sus prácticas culturales y sociales” 

Consulta pertinente: En el contexto de los derechos de los pueblos indígenas y comunidades 

tradicionales, una consulta se considera pertinente cuando se lleva a cabo de manera adecuada y 

oportuna, abordando temas específicos que puedan afectar los derechos, territorios, recursos o aspectos 

culturales de estas comunidades. Al decir de Gloria Amparo Rodríguez (2011) las consultas deben 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

“Deben permitir identificar diversos intereses y visiones” es decir los temas deben ser pertinentes para 

la comunidad”.  

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A LA BIODIVERSIDAD Y ENTORNO 

FAMILIAR. 

La diversidad biológica de los territorios en que se asientan las comunidades, pueblos y 

nacionalidad indígenas- serranía y oriente-; así como, los territorios donde se asientan mayoritariamente 

el pueblo montubio -campo de la costa-, el pueblo cholo -riveras de los mares-; y, el pueblo 

afrodescendiente -Esmeraldas y Chota, especialmente-, hace que pensemos en que estos pueblos tienen 

una biodiversidad que les pertenece y que, partiendo de ello, se transforma en su entorno familiar. 

Según la Comisión de Derechos Humanos de México (2016) señala que “La biodiversidad, también 

conocida como diversidad biológica, comprende todas las formas de vida existentes, es decir, la 

variabilidad de organismos vivos” 

El entorno familiar se refiere al grupo de personas que comparten un lazo emocional, ya sea por 

vínculos biológicos, adoptivos o de otro tipo y que conviven juntas, formando un ambiente de afecto, 

cuidado y protección mutua. Este grupo puede incluir padres, hijos, hermanos, abuelos u otros parientes 

que residen en el mismo hogar o mantienen una conexión estrecha y afectuosa, independientemente de 

la estructura específica de la familia. El núcleo esencial lo encontramos: 

Valor biodiverso: Hace referencia al conjunto de beneficios y la importancia intrínseca que 

posee la diversidad biológica en un ecosistema determinado. La biodiversidad se refiere a la variedad de 

formas de vida existentes, incluyendo la diversidad de especies de plantas, animales, microorganismos y 

los ecosistemas donde viven. Para Marisol Aguilera y Juan Silva (1997) “Comprende la diversidad 

genética, que se refiere a la variación heredable (de los genes) dentro y entre poblaciones de 

organismos; la diversidad de especies y la diversidad de los ecosistemas”. 

Bienestar y equilibrio biósfero: El bienestar biósfero se relaciona estrechamente con la salud y 

la prosperidad general de la biósfera; es decir, del conjunto de ecosistemas y formas de vida en el 

planeta Tierra. El equilibrio biosféro implica un estado en el que los diferentes componentes de la 

biósfera, como los ecosistemas, la diversidad biológica, los ciclos biogeoquímicos y otros procesos 

naturales, se mantienen en un estado de relativa estabilidad dinámica. Al respecto Voigt (1987), 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

manifiesta: “Este equilibrio es lábil, y oscila en torno a una situación media en tanto en cuanto no se 

modifiquen por completo las condiciones del medio ambiente” 

Capital natural: Este concepto se utiliza para resaltar la importancia de los recursos naturales 

como una forma de capital, similar al capital financiero o humano. El capital natural proporciona una 

amplia gama de beneficios y servicios, conocidos como servicios ecosistémicos, que son vitales para el 

bienestar humano y el funcionamiento de la sociedad. Para Gómez-Baggethun (2008) “El capital 

natural engloba todos aquellos procesos e interacciones del funcionamiento del ecosistema que 

determinan su integridad y resiliencia ecológica”. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A LA ORGANIZACIÓN SOCIAL PROPIA. 

  Este derecho reconoce la autonomía y la capacidad de autodeterminación de estos grupos para 

establecer y mantener sus propias instituciones sociales, políticas, culturales y económicas dentro de sus 

comunidades. Incluye el derecho a tomar decisiones internas, administrar recursos naturales, preservar y 

desarrollar sus identidades culturales y mantener su forma de vida tradicional. Al respecto, la 

Constitución de la República del Ecuador (2008) indica que este derecho se basa en “Conservar y 

desarrollar sus propias formas de convivencia y organización social y de la generación de autoridad, 

en sus propios territorios”. 

Una característica común entre los pueblos indígenas es su deseo de preservar sus tradiciones y 

formas de vida y a menudo buscan ser representados por líderes y organizaciones tradicionales que son 

distintas de las estructuras de poder de la sociedad o cultura dominante. Este derecho se fundamenta en 

el respeto a la diversidad cultural y busca proteger la integridad de las comunidades, garantizando su 

participación en la toma de decisiones que afectan sus vidas y entornos. El núcleo esencial está en: 

Organización comunitaria: La organización comunitaria se refiere al proceso mediante el cual 

los miembros de una comunidad se unen y se organizan para trabajar en conjunto, identificar y abordar 

problemas o necesidades comunes; así como, para promover el bienestar y el desarrollo de su 

comunidad en general. Para Stocel, Sinigui & Rojas (2013) “La organización propone diferentes 

procesos de formación en el manejo territorial, la conformación de cabildos indígenas y la proyección 

comunitaria”. 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

La autoridad comunitaria: La autoridad comunitaria se refiere a la figura o estructura de 

liderazgo existente dentro de una comunidad que tiene la responsabilidad de representar, dirigir o tomar 

decisiones en nombre del colectivo. Aguilar y Medina (2013) plantea que “La concepción de autoridad 

comunitaria guarda una visión colectiva de autoridad representada en espacios ampliados como la 

asamblea”. Esta autoridad puede variar en su naturaleza y alcance dependiendo de la cultura, 

tradiciones y sistemas de gobierno propios de cada comunidad. 

La decisión comunitaria: La decisión en las comunidades se toman por mayoría simple; las 

autoridades comunitarias una vez que someten a deliberación un tema determinado y consideren que 

está suficientemente analizado someten a votación en la asamblea comunitaria. Según Aguilar y Medina 

(2013) “Se toman decisiones mediante acuerdos, ahí no hay mayorías ni minorías”. 

Obligatorio cumplimiento: Los integrantes de la asamblea comunitaria y todos los que 

pertenezcan a la comunidad hayan o no participado en la deliberación, tiene la obligación de acatar y 

cumplir la resolución tomada. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A UNA EDUCACIÓN INTERCULTURAL 

BILINGÜE. 

La educación bilingüe es un tipo de educación que se imparte en dos lenguas; generalmente, una 

lengua materna y una segunda lengua. El objetivo de la educación bilingüe es que los estudiantes sean 

competentes en ambas lenguas y que puedan usarlas para comunicarse y aprender en una variedad de 

contextos. López y Kuper (1999), indica que La educación bilingüe recibe ahora la denominación de 

intercultural para referirse explícitamente a la dimensión cultural del proceso educativo y a un 

aprendizaje significativo social y culturalmente situado. El núcleo esencial lo encontramos: 

La interculturalidad: La interculturalidad es el proceso de comunicación e interacción entre 

personas o grupos con identidades culturales específicas diferentes, donde no se permite que las ideas y 

acciones de una persona o grupo cultural esté por encima del otro, favoreciendo en todo momento el 

diálogo, la concertación y, con ello, la integración y convivencia enriquecida entre culturas.  

El bilingüismo: Se basa en el reconocimiento de la diversidad cultural y lingüística de los 

pueblos indígenas y afrodescendientes; busca que los niños y niñas de estos pueblos tengan acceso a 

una educación de calidad que les permita desarrollar su identidad y cultura; al mismo tiempo, que 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

adquieren las competencias necesarias para participar plenamente en la sociedad. Para Alberto Cornejo 

(2008) “Educación Intercultural Bilingüe busca promover, valorar y recuperar las diferentes culturas y 

lenguas de las nacionalidades y pueblos indígenas”.  

Respeto a los conocimientos ancestrales: Este conocimiento es una fuente de sabiduría y 

resiliencia para los pueblos indígenas y también puede ser de gran valor para la sociedad en general: i) 

utilización de sus lenguas y tradiciones, y a practicar sus religiones; ii) Aprender los conocimientos 

ancestrales es aprender sobre ellos. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A TENER SUS PROPIOS MEDIOS DE 

COMUNICACIÓN. 

Se basa en el derecho a la libertad de expresión, que es un derecho humano fundamental. Los 

medios de comunicación son una herramienta esencial para la expresión y la difusión de información; 

son particularmente importantes para los pueblos indígenas que a menudo enfrentan discriminación y 

exclusión. Su núcleo esencial está en: Promover la comprensión intercultural; es decir, que los medios 

de comunicación pueden ayudar a promover la comprensión entre los pueblos y la sociedad en general; 

y en defender los derechos de los pueblos: Los medios de comunicación pueden ayudar a defender los 

derechos de los pueblos indígenas, informando sobre las violaciones de derechos y abogando por el 

cambio. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A LA VESTIMENTA, SÍMBOLOS Y 

EMBLEMAS IDENTITARIOS. 

La importancia de este derecho radica en que permite a los pueblos y nacionalidades expresar su 

identidad cultural y sus valores. La vestimenta, símbolos y emblemas son elementos que forman parte 

de la cultura de estos pueblos; les permiten transmitir su historia, sus creencias y sus tradiciones a las 

generaciones futuras.  Para Barth, (1976) “El significado de portar esta vestimenta es parte de un 

proceso de autoadscripción y de adscripción por los otros”. El núcleo esencial sería: 

La expresión de su identidad: La expresión de la identidad cultural de los pueblos a través de 

la vestimenta, los símbolos y los emblemas es un derecho fundamental. Ayuda a los pueblos a reafirmar 

su identidad cultural y a transmitir su historia, sus creencias y sus tradiciones a las generaciones futuras. 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Construcción de una sociedad intercultural, mismos que se traducen en ayudar a promover el 

conocimiento y el respeto de las diferentes culturas; ayudar a promover el diálogo y la interacción entre 

personas de diferentes culturas; y, en ayudar a promover la igualdad y la justicia social. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO A NO SER REMPLAZADOS DE SUS 

TIERRAS ANCESTRALES. 

Los pueblos, comunidades y nacionalidades tienen una relación especial con sus tierras y 

territorios ancestrales. Estas tierras son fundamentales para su identidad cultural, su modo de vida y su 

bienestar económico. La tierra está vinculada a su modo de vida basada en la dignidad y autonomía.  

Protección: La protección está basada en el reconocimiento legal de los derechos de los pueblos 

indígenas sobre sus tierras ancestrales; así como, en la creación de mecanismos para que los pueblos 

indígenas participen en la toma de decisiones sobre sus tierras ancestrales; y, por último, en la 

protección de las tierras ancestrales de la apropiación ilegal, la contaminación y la destrucción. 

Reconocimiento: El reconocimiento de las tierras ancestrales es el proceso de reconocer los 

derechos de los pueblos ancestrales sobre sus tierras y territorios tradicionales, mismos que se traducen 

cuando los gobiernos reconocen legalmente los derechos de los pueblos a través de la Constitución o 

leyes sobre la materia. 

DERECHOS COLECTIVOS: DERECHO PROPIO O CONSUETUDINARIO. 

El derecho propio o consuetudinario es un sistema jurídico dinámico que se adapta a las 

necesidades cambiantes de la comunidad. El derecho propio o consuetudinario se basa en la idea de que 

la comunidad tiene un papel importante en la aplicación de la ley. Los líderes tradicionales, como los 

ancianos o los jefes, son responsables de interpretar y aplicar las normas consuetudinarias. Para la 

Organización Mundial de la Propiedad Intelectual (2004) “El Derecho consuetudinario es un conjunto 

de costumbres, prácticas y creencias que los pueblos indígenas y las comunidades locales aceptan 

como normas de conducta obligatorias y que forma parte intrínseca de sus sistemas sociales y 

económicos y su forma de vida. Su núcleo esencial sería:  

La costumbre y tradición: La costumbre es una práctica o comportamiento que se ha seguido 

durante mucho tiempo y que se considera obligatorio. La tradición es una creencia o práctica que se 

transmite de generación en generación. 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

La oralidad: Las normas y principios del derecho propio o consuetudinario se transmiten de 

generación en generación a través de la palabra oral, facilitando la transmisión de las normas y 

principios consuetudinarios, preservando su cultura y la identidad. 

La gobernanza: Este sistema de gobernanza refleja la cultura y la forma de vida de los pueblos 

y les permite gobernarse a sí mismos y administrar sus propias tierras y recursos, plasmados en reflejar 

la cultura y la forma de vida de los pueblos; proteger los derechos de los pueblos; y la contribución a la 

diversidad cultural. 

III. METODOLOGÍA Y CÁLCULOS 

En el presente trabajo, se utilizó la metodología de análisis documental, el mismo que se basó en 

autores claves; es decir, el análisis crítico a los documentos teóricos escogidos. Se examinaron las 

propuestas indicadas en la discusión, por tener una influencia en este campo de estudio y por ser 

representativas; el análisis se lo realizó a partir de las dimensiones de críticas recibidas, aplicación en la 

práctica y la conceptualización. 

 

Tabla 1. 

Elementos clave de la metodología documental, grupo 1 según Bowen (2009) 

ASPECTO DESCRIPCIÓN 

Definición El análisis documental es una técnica cualitativa que implica la 

revisión sistemática y la interpretación de documentos, con el fin 

de generar conocimiento. 

Tipo de investigación Cualitativa; aunque puede complementar estudios mixtos o 

cuantitativos como fuente secundaria. 

Fuentes documentales Documentos públicos (informes, actas), privados (cartas, diarios), 

institucionales, artículos científicos, literatura técnica y bases 

legales. 

Nota. Se conoce los aspectos y las descripciones recopiladas en la parte documental del grupo 1. 2025 

 
 
 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Tabla 1  

Elementos clave de la metodología documental, grupo 2 según Bowen (2009) 

ASPECTO DESCRIPCIÓN 

Propósito Comprender fenómenos, desarrollar categorías analíticas, generar 

hipótesis o construir teoría (como en la teoría fundamentada). 

Etapas del análisis 

 

1. Recolección de documentos 

2. Evaluación de autenticidad y relevancia 

3. Codificación 

4. Análisis de contenido 

5. Interpretación crítica 

Técnicas utilizadas Codificación temática, análisis de contenido, triangulación con 

otras técnicas (como entrevistas u observación). 

Ventajas Accesible, económico, permite el análisis retrospectivo, no 

intrusivo, útil para estudios históricos o teóricos. 

Limitaciones Posible sesgo en los documentos, necesidad de evaluar la 

credibilidad, interpretación subjetiva del investigador. 

Ejemplo de aplicación Análisis de políticas públicas, mediante la revisión de normativas y 

planes institucionales archivados. 

Nota. Se conoce los aspectos y las descripciones recopiladas en la parte documental del grupo 2. 2025 

IV. RESULTADOS Y DISCUSIÓN 

Luego Podemos apreciar los resultados de la síntesis obtenida. 

 
 
 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Tabla 2. 

Síntesis de estudio de revisión bibliográfica 

AUTOR Y AÑO PROPÓSITO RESULTADO HALLAZGO 

Josefina Aguilar / 

Angel Mejia- 

2013 

 

Evidenciar la vigencia de la 

organización política de 

origen ancestral, como las 

que perviven en las 

nacionalidades y pueblos, 

basadas en una visión 

colectiva de la comunidad, 

considerando que ahí 

desarrollan el ejercicio de 

autoridad tomando como 

principio el consenso 

comunal a través del 

diálogo, en contraposición 

a la democracia 

representativa que 

promueve únicamente el 

fortalecimiento del 

individuo – ciudadano 

El planteamiento de los 

desafíos de la 

plurinacionalidad, como 

una condición jurídica 

práctica anterior a la 

interculturalidad, 

constituye el pilar 

fundamental para 

fortalecer las formas 

propias orgánicas de los 

pueblos y 

nacionalidades 

 

En la participación 

comunitaria no cabe 

la imposición de las 

mayorías frente a las 

minorías, el diálogo 

es el mecanismo 

para lograr el 

consenso 

 

Organización 

Mundial de la 

Prpiedad 

Intelectual- 2016 

 

Al considerar la relación 

entre las leyes y prácticas 

consuetudinarias y las leyes 

convencionales de P.I. 

pueden plantearse 

cuestiones similares, así 

como al decidir las formas 

adecuadas de protección de 

los conocimientos 

tradicionales contra su uso 

y apropiación indebidos. 

 

La protección efectiva 

de los conocimientos 

tradicionales no puede 

asegurarse únicamente 

a escala internacional 

 

Para la protección de 

los conocimientos 

tradicionales es 

crucial adoptar leyes 

y elaborar políticas 

que capaciten a los 

pueblos indígenas y 

las comunidades 

locales a ejercer el 

control sobre sus 

conocimientos 

tradicionales con 

arreglo al Derecho 

consuetudinario 

Marisela Mena La consulta previa es un A través de la consulta La consulta previa 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Valencia/ 

LIsneider 

Hinestroza 

Cuesta- 2014 

 

derecho y un mecanismo de 

participación de los grupos 

étnicos, sin embargo, no es 

eficaz, ni constituye un 

medio adecuado para 

proteger los 

derechos constitucionales 

de comunidades 

 

se generan espacios de 

participación real y 

efectiva de las 

comunidades negras, 

para que puedan 

concertar sobre las 

medidas necesarias para 

mitigar los impactos 

negativos que se den 

con la ejecución de una 

obra, proyecto o 

actividad en sus 

territorios. 

no es un mecanismo 

eficaz de protección 

de los derechos de 

las minorías étnicas 

en el departamento 

del Chocó, en gran 

parte por la escasa 

participación que se 

brinda a las 

comunidades en el 

proceso 

 

Eduardo Terren- 

2002 

Comprender bien la 

dinámica de la etnicidad y 

elaborar un modelo teórico 

de su funcionamiento 

que sea empíricamente 

contrastable es uno de los 

retos inexorables de la 

sociología de las relaciones 

étnicas 

 

Tras el primer giro 

experimentado en este 

campo con el abandono 

del paradigma biológico 

de la raza, se impone 

ahora profundizar en un 

segundo giro que 

obligue a abandonar las 

visiones esencialistas de 

la etnicidad y a forjar 

visiones más complejas 

de los fenómenos 

ligados a la 

reproducción cultural 

de los grupos 

minoritarios. 

 

Más allá del debate 

entre las visiones 

primordialista e 

instrumentalista de 

la identidad étnica, 

este trabajo presenta 

una serie de 

reflexiones en torno 

a la necesidad de que 

el análisis 

sociológico de los 

fenómenos ligados a 

la pertenencia étnica 

asuma una visión de 

la dinámica cultural 

y de la formación de 

la identidad que 

permita una 

concepción más 

compleja y 

multidimensional del 

funcionamiento de la 

etnicidad. 

Mariano 

Fernandez-2001 

La institución escolar, 

nacida con fines 

asimilacionistas, se enfrenta 

En contra del tópico 

nacionalista romántico, 

el camino no va de la 

El sistema educativo 

afronta hoy el reto 

de ofrecer la mejor 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

 ahora al reto de responder a 

la multiculturalidad, una 

vez que pasamos de la 

asimilación a la tolerancia y 

de ésta al reconocimiento. 

 

cultura a la nación sino 

más bien el revés. 

 

educación, desde el 

respeto y el 

reconocimiento, a 

los que tienen por 

lengua materna la 

del lugar y a los que 

no, a minorías 

largamente 

ignoradas y ahora 

repentinamente 

incorporadas a 

marchas forzadas y a 

inmigrantes de 

segunda generación 

que proceden de 

entornos 

radicalmente 

distintos en sus 

condiciones 

materiales de 

existencia, su modo 

de vida y su visión 

del mundo 

Eliana Funes- 

2018 

 

La escasa cantidad de 

comunidades con 

relevamiento territorial y 

las limitaciones de éste 

como herramienta en la 

defensa de sus derechos nos 

llevan a cuestionar la 

política estatal en la 

materia. 

 

Se parte del supuesto de 

que el Estado realiza 

limitadas concesiones a 

los grupos dominados 

en pos de conservar la 

dominación política a 

largo plazo, evitando 

poner en juego la 

estructura de poder 

Las tomas de 

posición del Estado 

y las repercusiones 

en su interior darán 

como resultado un 

proceso 

contradictorio que 

solo en contadas 

ocasiones 

garantizará el 

derecho a la 

propiedad 

comunitaria indígena 

de la tierra 

E. Gómez- La naturaleza es a la vez La buena salud de la Conceptos como el 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Baggethun/ R. de 

Groot- 2008 

 

fuente de recursos y 

sumidero de los residuos 

generados por el sistema 

económico 

economía y el bienestar 

humano están en el 

largo plazo supeditados 

al mantenimiento de la 

integridad y la 

resiliencia de los 

ecosistemas que la 

engloban.  

capital natural o las 

funciones y servicios 

de los ecosistemas 

están jugando un 

papel fundamental 

en la articulación de 

una nueva forma de 

entender la 

economía. 

Gonzalo Aguilar -

2006 

 

Una de las cuestiones 

claves en el proceso de 

reconocimiento de los 

derechos de los pueblos 

indígenas, tanto a nivel 

internacional como a nivel 

interno, es la facultad de 

estos pueblos a la 

autoidentificación, la cual 

representa una 

manifestación particular de 

un principio mayor 

relacionado con el derecho 

a la identidad cultural. 

Pueblos indígenas y 

minorías lingüísticas, 

étnicas, religiosas o 

nacionales, todos ellos 

reivindican sus 

derechos identitarios, 

los cuales son 

eminentemente 

culturales. 

 

El derecho a la 

identidad cultural es 

el eje sobre el cual se 

articulan las 

demandas de estos 

grupos. 

 

Nota. Una tabla de resultados de síntesis. 2025 

V. CONCLUSIONES 

El ejercicio pleno de los derechos colectivos es un proceso complejo que requiere el 

compromiso de todos los actores de la sociedad. Los derechos colectivos pertenecen a grupos de 

personas, como los pueblos indígenas, las comunidades afrodescendientes, los montubios y el pueblo 

cholo. Estos derechos son importantes porque protegen la identidad, la cultura y los intereses de los 

grupos colectivos. Además, son importantes para los pueblos indígenas, las comunidades 

afrodescendientes, los montubios y el pueblo cholo porque les permiten:  

i) Mantener su identidad y cultura; los derechos colectivos protegen la cultura y las tradiciones 

de los pueblos indígenas, las comunidades afrodescendientes, los montubios y el pueblo cholo. Esto les 

permite mantener su sentido de pertenencia y orgullo;  



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

ii) Acceder a la tierra y los recursos naturales; los derechos colectivos garantizan que los 

pueblos indígenas, las comunidades afrodescendientes, los montubios y el pueblo cholo puedan acceder 

y controlar sus tierras y recursos naturales. Esto les permite mantener su sustento y su forma de vida; y, 

iii) Participar en la vida política; los derechos colectivos permiten que los pueblos indígenas, las 

comunidades afrodescendientes, los montubios y el pueblo cholo participen plenamente en la vida 

política de la sociedad. Esto les permite defender sus derechos e intereses. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Aguilar, J. & Medina, A. (2013). Organización política de los pueblos indígenas del Ecuador 

frente a la democracia. Quito: Pontificia Universidad Católica del Ecuador. 

Aguilar Cavallo, G. (2006). La aspiración indígena a la propia identidad. Universum. 

Aguilera, M. & Silva, J. (1997). Especies y Biodiversidad. Interciencia, Pag. 1. 

Barth, F. (1976). Los grupos étnicos y sus fronteras. La organización de las diferencias 

culturales. México: Fondo de Cultura Económica. 

Bowen, G. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research 

Journal, 9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Código Orgánico de la Economía Social de los Conocimientos, Creatividad e Innovación. 

(2016). Registro Oficial Suplemento 899 de 9 de diciembre de 2016. República del 

Ecuador. https://www.ambiente.gob.ec/wp-content/uploads/downloads/2018/05/Codigo-

Organico-Economia-Social-de-los-Conosimientos.pdf 

Constitución de la República del Ecuador. (2008). Registro Oficial No. 449 de 20 de octubre de 

2008. República del Ecuador. https://www.asambleanacional.gob.ec/es/leyes-aprobadas 

Comisión Nacional de Derechos Humanos. (2016). Biodiversidad y derechos humanos. México. 

Comisión Nacional de los Derechos Humanos. (2016). La consulta previa, libre, informada, de 

buena fe y culturalmente adecuada: Pueblos indígenas, derechos humanos y el papel de 

las empresas. México. 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Cornejo, A. (2008). Educación Intercultural Bilingüe en el Ecuador: La propuesta educativa y su 

proceso. Alteridad- Revista de Educación. 

Corte Constitucional de Colombia. (1995). Sentencia No. T-336/95. Bogotá. 

Deruyttere, A. (2013). Pueblos indígenas, recursos naturales y desarrollo con identidad: 

Riesgos y oportunidades en tiempos de globalización. https://indigenasdf.org.mx/wp-

content/uploads/2013/04/desarrollo_con_identidad.pdf  

Fernández Enguita, M. (2001). La educación intercultural en la sociedad multicultural. Educar 

en tiempos inciertos, Pág. 3. 

Funes Poblete, E. (2018). Tierras Comunitarias Warpes, Tomas de posición y repercusiones en 

el proceso de la política estatal en la provincia de San Juan. Redalyc.org, Pag. 275-303. 

Gómez-Baggethun, E. (2008). Capital natural y funciones de los ecosistemas: explorando las 

bases ecológicas de la economía. Ecosistemas: Revista científica de ecología y medio 

ambiente, Pag. 3. 

Hanna, P.  (2013). Human rights, Indigenous peoples and the concept of Free, Prior and 

Informed Consent. https://doi.org/10.1080/14615517.2013.780373. 

Herrera Vásquez, S. & Rodríguez Yunta, E. (2004). Etnoconocimiento en Latinoamérica: 

Apropiación de recursos genéticos y bioética. Redalyc.Or, 181-190. 

Lopez, L. & Kuper, W. (1999). La educación intercultural bilingüe en América Latina: Balance 

y prospectivas. Revista Iberoamericana, No. 20. 

Mena, M. & Hinestroza, N. (2014). Eficacia de la consulta previa en el trámite de licencias 

ambientales en el departamento del Chocó 2006-2011. Civilizar No. 14, Pág. 12. 

Merino, R & Quizhpe, C. (2018). Consulta previa y participación ciudadana en proyectos 

extractivos. Los límites de la gobernanza ambiental. Lima: Universidad del Pacifico: 

Escuela de Gestión Pública. 



 

 

 

 REVISTA ATENAS Vol 4, No. 1, año de publicación 2025 

 

 

 
 

Organización de las Naciones Unidas. (2011). Estudio sobre los pueblos indígenas y el derecho 

a participar en la adopción de decisiones. Consejo de Derechos Humanos. 

Organización Mundial de la Propiedad Intelectual (2004). El Derecho Consuetudinario y los 

conocimientos tradicionales. Secretaria de la Organización Mundial de la Propiedad 

Intelectual. https://www.wipo.int/edocs/pubdocs/es/wipo-pub-rn2023-5-7-es-customary-

law-and-traditional-knowledge.pdf 

Oviedo Freire, A. (2011). Que es el Sumak Kawsay. Mas allá del capitalismo y el socialismo. 

Camino alternativo al desarrollo. Una propuesta para los indignados y demás 

desencantados de todo de todo el mundo. Quito: Sumaka Editores. 

Rodríguez, G. (2011). La consulta previa en medidas legislativas: Perspectivas desde la 

Jurisprudencia Constitucional. Verba Iuris, Pág. 13. 

Quintero, D. (2017). Los derechos colectivos en Ecuador. Quito: Cordinadora Andina de los 

Derechos Humanos- CADHU. 

Terren, E. (2002). La etnicidad y sus formas: Aproximación a un modelo complejo de la 

pertenencia étnica. Buenos Aires: Universidad la Coruña: Departamento de Sociología. 

Salgado, J. (2004). Globalización, migración y derechos humanos. Quito: Universidad Andina 

Simoó Bolivar/ Unión Europea/ Agencia Suiza para el Desarrollo/ Abya-Yala. 

Stocel, A., Sinigui, S. & Rojas, (2013). La licenciatura en Pedagogía de la Madre Tierra. 

Antioquia: Grupo de Investigación DIVERSER. 

Vergara, T & Albanese, V. (2017). Repensar la enseñanza de las ciencias en la educación 

intercultural bilingüe: ¿un nuevo modelo de enseñanza? Enseñanza de las ciencias: 

revista de investigación y experiencias didácticas, 5054. 

Voigt, J. (1987). La destrucción del equilibrio biológico. Madrid: Alianza Editorial. 

Vozzi, N. (2011). La tolerancia y el problema del racismo en la sociedad contemporánea: Una 

repuesta limitada para las sociedades pluriculturales. VIII Jornadas de Investigación en 

Filosofía (pág. 5). La Plata: Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación. 


	I. Introducción
	II. Marco teórico
	III. Metodología y Cálculos
	IV. Resultados y Discusión
	V. Conclusiones

